Revista Electronica @ N° 47 Vol. 22 - afio 2025
q 0 -a
E : Fecha de recepcion: 3 de noviembre 2025

Fecha de aceptacion: 16 de diciembre 2025

Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e
intergeneracional como apuesta de desarrollo social y cultural
en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

Intercultural dialogues for ethno-educational and
intergenerational learning as a commitment to social and
cultural development in the Pontezuela Educational Institution
in Colombia

Resumen
La investigacion consiste en un apotte de la educacion intercultural en lo
social y lo cultural actual, a partir del analisis de la transicién pedagdgica
de un modelo etnoeducativo hacia un enfoque de etnodesarrollo para
preservar la memoria colectiva y las practicas ancestrales de la IE de
Pontezuela en la ciudad de Cartagena en Colombia. Método. Se presenta
Dr. Luis Francisco una experiencia investigativa cualitativa de tipo descriptiva, planteada a
Rodriguez Manotas través del método de consulta a la memoria colecuva para destacar la
Universidad ARCIS, Convenio  participacién de la comunidad educativa como “sujeto historico situado”
Universidad CatSlica del Maule, Chile en una dinamica propia que se logra documentar mediante veinte relatos
Cartagena, Colombia y entrevistas semiestructuradas. Resultados. Se encontré un campo de
rodriguezmanotas@yahoo.com . . ; A S
saberes intergeneracionales imprescindibles para la transformacion
curricular. Los relatos permitieron hacer un rastreo de la evolucion
cultural de la etnoeducacion como patte del desarrollo comunitatio que se
expresa en proyectos transversales de etnodesarrollo como expresion
socioeconémica y politica de la cultura autdctona de las familias nativas.
Conclusion. Ta educacion  intercultural favorece el aprendizaje
comunitario y promueve la participacion y la convivencia comunitaria
como espacio dinamizador de los procesos pedagogicos requeridos para
la preservacion de la cultura desde las practicas escolates y la organizacion
de los lineamientos curriculares para gestionar un modelo pedagbgico que
permita_tetritorializar el enfoque pedagogico del etnodesarrollo como
vector de la cultura y como insumo para la formulacién de una politica
etnoeducativa renovada y actualizada como parte de la transferencia de
conocimientos, incluyendo la cosmovision de las familias nativas de la
Institucion Educativa de Pontezuela.

Palabras clave: Educacién intercultural. Etnoeducacién. Etnodesartrollo.
Transferencia de conocimientos.

Abstract

The research consists of a contribution of intercultural education in the
current social and cultural sphere, based on the analysis of the
pedagogical transition of an ethno-educational model towards an ethno-
development approach to preserve the collective memory and ancestral

37



Luis Francisco Rodriguez Manotas Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta
de desarrollo social y cultural en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

practices of the EI of Pontezuela in the city of Cartagena in Colombia. Method. A descriptive
qualitative research experience is presented, proposed through the method of consuhing
collective memoty to highlight the participation of the educational community as a “situated
historical subject” in its own dynamics that is documented through 20 stories and semi-
structured interviews. Results. A field of intergenerational knowledge essential for curricular
transformation was found. The stories allowed us to trace the cultural evolution of
ethnoeducation as part of community development that is expressed in transversal
ethnodevelopment projects as a socioeconomic and political expression of the indigenous
culture of native families. Conclusion. Intercultural education favors community learning and
promotes participation and community coexistence as a dynamic space for the pedagogical
processes required for the preservation of culture from school practices and the organization of
curricular guidelines to manage a pedagogical model that allows tertitorializing the approach.
pedagogy of ethnodevelopment as a vector of culture and as input for the formulation of a
renewed and updated ethnoeducational policy as part of the transfer of knowledge, including
the wotldview of the native families of the Educational Institution of Pontezuela.

Keywords: Intercultural education. Ethnoeducation. Ethnodevelopment. Knowledge transfer.

Introduccion

La presente investigacion consiste en el analisis de la transicion pedagdgica
de un modelo etnoeducativo hacia un enfoque de etnodesarrollo para preservar la
memoria colectiva y las practicas ancestrales de la Institucion Educativa de
Pontezuela, en respuesta a la necesidad de fortalecer el componente intercultural,
étnico y social en el desarrollo escolar, para difundir la investigacion y los debates
actuales sobre la historia, trayectorias y dinamicas sociales desde perspectivas criticas
decoloniales que reivindican el papel de las comunidades negras en el desarrollo
curricular. Ademas, constituye un espacio que busca entrelazar reflexiones
académicas, politicas, educativas y culturales para propiciar la creacion y el
fortalecimiento de un campo de formacion que responda a las necesidades de
desarrollo social y cultural.

En Colombia, la educacion intercultural es uno de los elementos
constitutivos y especificos del curriculo que garantiza una formacion integral. Hacer
conciencia de esta categoria de analisis hace parte de un proceso decolonial de
empoderamiento social que rompe un viejo paradigma de subdesarrollo para
superar la cuestién racial como una invencion histérica que incide en el destino
social y la existencia cotidiana de quienes habitan en comunidades afrodescendientes.
A su vez, reconocer el componente étnico e intercultural como dinamizadores de
los procesos formativos, nutre la malla curricular que entrelaza tres sistemas de
opresion “la “raza, género y clase social”. Dicho aspecto, implica ofrecer una nueva
mirada sobre estas relaciones y promover acciones mas eficaces sobre las
especificidades del pensamiento y la creatividad que propicia la interculturalidad.

38



Revista Electronica Dialogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - afio 2025

Teniendo en cuenta lo anterior, la investigacion describe elementos
historiograficos de la comunidad educativa de Pontezuela que permiten entender y
enfrentar los procesos de discriminacion, exclusion, criminalizacién y otras
vulnerabilidades que han relegado a dicha poblacion escolar a un segundo plano en
la sociedad colombiana. A su vez, se abre una puerta de discusion hacia el
etnodesarrollo educativo para superar de manera practica y procedimental dichas
barreras desde el curriculo y fortalecer la participacion escolar y comunitaria en la
creacion de condiciones para la produccion de un conocimiento propio sobre estos
procesos, y de estrategias de lucha adecuadas para enfrentar estas formas de
violencia desde el curriculo intercultural.

Por otro lado, se reconoce que Colombia es un pafs de diversas regiones
étnicas y culturales; aspecto que origina un componente social de interculturalidad
significativo. La multiplicidad de enfoques de las comunidades autdctonas,
especialmente afrodescendientes entre las cuales se encuentra “Pontezuela”, exige de
las instituciones educativas un alto grado de compromiso, una gran participacion en
el disefio de politicas educativas que de conformidad con las leyes promuevan el
desarrollo pleno de las personas la integran.

Se hace necesario entonces pensar en una filosofia educativa que integre
los componentes autdctonos interculturales y posibiliten la implementacion de las
demandas que progresivamente la sociedad va exigiendo a las nuevas generaciones.
Gestionar un Proyecto Etnoeducativo Comunitario (PEC) que contemple y tenga
en cuenta la cosmovision de la poblacion de injerencia, en correspondencia con las
politicas publicas educativas del Estado colombiano, mas especificamente con las
politicas etnoeducativas.

El hecho histérico a través del cual se origina la poblacion de Pontezuela,
corregimiento del Distrito de Cartagena, obedece al trasegar del pueblo africano en
el mundo, producto de la trata esclavista colonial, espafiola y europea en general.
Este proceso hizo que los descendientes de dichos africanos se establecieran con el
tiempo, en diversos lugares, desde donde pudieron crear culturas propias que, st bien
es cierto gozan de un alto grado de creatividad y potencialidad, también manifiestan
abandono, marginalidad y pobreza extrema.

La ciudad de Cartagena historicamente esta ligada a la suerte y destino de
los pueblos afrodescendientes, ya que su papel durante los tiempos coloniales estuvo
marcado con los referentes culturales de estos grupos étnicos y, como consecuencia,
su tejido social esta permeado en diferentes esferas de su vida por la cosmovision,
tradicién, costumbres, musicalidad, ritmica, dinamicas productivas-econémicas y
formas organizativas.

Como consecuencia de los impactos de la esclavizacion, estos grupos
étnicos fueron relegados a los cinturones de miseria de la ciudad, evidenciando los
mas altos indices de insatisfaccion de sus necesidades, marginalidad, exclusion social

39



Luis Francisco Rodriguez Manotas Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta
de desarrollo social y cultural en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

y discriminacién, que pone en riesgo la continuidad de su acervo cultural. Por ende,
una herramienta fundamental para erradicar las secuelas de ese largo proceso
historico, es la educacion, pero una educaciéon verdaderamente pertinente y
consecuente con la necesidad de estructurar nuevas mentalidades de aceptacion y
retvindicacion de las diferencias y los derechos. Esto se podtia lograr en la medida
que desde la practica pedagdgica se responda a las necesidades, intereses y
expectativas de los pueblos, se potencie la cultura a partir de la investigacion para el
conocimiento de esta, se reconozcan los valores historicos y los aportes que las
comunidades afrodescendientes han realizado a la construccion de la sociedad
caribefia y colombiana en general.

Por lo anterior, se presenta la etnoeducacion afrocolombiana como
fundamento epistemoldgico ante una demanda social que permite formalizar un proceso
educativo en una poblacion con altos niveles de marginalidad. De este modo, la educacion
intercultural es una respuesta tacita antirracista para retvindicar los procesos de ensefanza
aprendizaje de los legados afrodiaspéricos en un contexto diverso; puesto que, desde el
ano 1993 con la aprobacion de la Ley 70, la cual reivindica los derechos fundamentales de
la poblacién afrocolombiano, se organizan las competencias de desarrollo comunitario
como parte de la filosoffa educativa en cada una de las instituciones nacionales que se
comprometen con estos grupos poblacionales diferenciados.

Finalmente, se destaca que desde la década de los afios 80s cuando se dio
reconocimiento a la inmersién pedagogica de las practicas culturales en el curriculo, la
etnoeducacion pasé a un proceso de organizacion politico-social que, postetiormente en el
ano de 1994 (Ley General de Educacion), fue facultada y reconocida juridicamente
mediante la ley 115 del afio 1994, en la cual, se iniciaron procesos de reivindicacion
educativa en las comunidades negras, palenqueras y raizales amparadas por la ley 70 de
1993, por lo cual, ante la coyuntura del cambio socio-educativo, y la actual necesidad socio-
comunitaria que se encuentra a favor de un enfoque de calidad educativa para alcanzar los
indicadores de los Objetivos de Desarrollo Sostenibles (ODS) 1, 4 y 11, surgen algunos
interrogantes en materia de procesos pedagdgicos para preservar la memoria colectiva y
los saberes ancestrales autdctonos, ante lo cual, la IE de Pontezuela se encuentra en un
estudio de la transicién etnoeducativa hacia el etnodesarrollo.

Antecedentes y fundamentacion tedrica

La etnoeducacion se entiende como un proceso mediante el cual los
pueblos construyen conocimientos, valores y habilidades acordes con sus
caracteristicas culturales, necesidades e intereses, permitiéndoles desenvolverse en su
entorno y proyectarse con identidad hacia otros grupos (Figueroa, 2020). Es,
ademas, un proceso histérico, social, cultural y politico que parte de los saberes
locales y ancestrales, promoviendo el pensamiento etnocultural, el desarrollo
comunitario y la apropiaciéon de conocimientos tradicionales (Ciro et al., 2021).

40



Revista Electronica Dialogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - afio 2025

En América Latina, la mayorfa de los paises ha incorporado en sus legislaciones
los lineamientos internacionales sobre derechos indigenas y afrodescendientes —como la
Declaracion de la ONU y el Convenio 169 de la OIT—, reconociendo la etnoeducacion
y el derecho a la autodeterminacion de los pueblos. No obstante, este reconocimiento
poliico no se ha traducido en politicas efectivas para el desarrollo de proyectos
etnoeducativos propios. En la practica, la ethoeducacion suele ser una catedra opcional, sin
respaldo estatal en su regulacion, financiacion o institucionalizacion (De la Pefia, 2005).

Un ejemplo de esta brecha entre discurso y practica se observa en México,
segun la investigacion de Despagne (2013), quien analizo si el reconocimiento politico de
los afrodescendientes habia generado transformaciones reales en la educacion con
enfoque étnico. Los resultados mostraron que, pese a las politicas internacionales,
persistian las tendencias asimilacionistas: el Estado reconocfa la diferencia cultural en el
discurso, pero mantenfa un modelo educativo homogéneo que ignoraba los saberes y la
historia de los pueblos indigenas y afrodescendientes.

Despagne (2013) sefiala que la educacion formal en México buscaba “civilizar”
a los pueblos étnicos mediante la ensefianza del espanol, sin integrar elementos culturales
o historicos propios. Esta practica provoco la pérdida del acervo cultural y lingtifstico
indigena y la invisibilizacién de la herencia africana, evidenciando la distancia entre el
reconocimiento legal y la implementacion real de una educacion intercultural.

En Chile, la educaciéon predominante opera bajo un modelo de colonialidad del
saber (Quilaqueo et al., 2014), priorizando areas vinculadas al desarrollo econémico y laboral,
mientras desatiende la educacion en contextos indigenas y afrodescendientes. La ley
afrochilena atn esta en tramite, y la etnoeducacion no ha sido reconocida oficialmente.

En Pert, Valdiviezo (2012) sefiala que la escuela ha sido un espacio donde se
institucionalizan politicas que histéricamente han marginado a los pueblos indigenas y
excluido a la poblacion afroperuana del curriculo. La educacion impartida a estos
grupos suele ignorar sus dimensiones culturales, histéricas y lingtisticas, situacion que
se repite en gran parte de América Latina.

Los pueblos originarios y afrodescendientes reclaman que los lineamientos
internacionales adoptados por los Estados latinoamericanos trasciendan la retérica y se
conviertan en politicas efectivas que promuevan una educacion verdaderamente intercultural.
Denuncian que el modelo educativo vigente mantiene un caracter asimilacionista, donde las
culturas dominantes imponen sus normas, provocando la pérdida de lenguas y saberes
ancestrales, en contradiccion con los tratados internacionales sobre derechos culturales.

En consecuencia, las estadisticas educativas sobre la presencia de grupos
étnicos en la region no reflejan la realidad, debido a prejuicios institucionales que los
catalogan como minorias y a las dificultades de autorreconocimiento derivadas del
racismo estructural y simbolico, herencia persistente del colonialismo y la
esclavizacion.

41



Luis Francisco Rodriguez Manotas Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta
de desarrollo social y cultural en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

En los referentes del etnodesarrollo, Simarra Obeso (2020) destaca que
San Basilio de Palenque se integra a las politicas latinoamericanas orientadas al buen
vivir mediante estrategias politicas y normativas impulsadas por la participacion
comunitaria. Este enfoque resalta la fortaleza de la cultura afro y su articulacién con
los cabildos indigenas como base de una politica comun para preservar tradiciones,
practicas ancestrales e historias de resistencia frente al racismo, la discriminacién y la
exclusion estatal.

En América Latina, el etnodesarrollo implica la coordinacién entre
comunidades étnicas para promover un desarrollo enddégeno que satisfaga las
necesidades basicas desde el reconocimiento de los saberes y practicas
socioculturales. Segin Becerra et al. (2021), este modelo busca consolidar una
economia alternativa y sostenible, basada en la proteccion ambiental y la
conservacion de la biodiversidad, donde los planes de desarrollo respondan a las
realidades culturales y ancestrales de cada comunidad.

Vidotte Blanco Tarrega (2023) plantea que el etnodesarrollo se enmarca
en una etnoeconomia de enfoque ecocéntrico, sustentada en los pilares ambiental,
econémico y social, guiados por la autonomia y autodeterminacion. Este modelo
promueve la reduccion de la pobreza, la justicia econémica y la proteccion
ambiental, transformando las estructuras de opresién desde una perspectiva de
ecologia politica y fortaleciendo la economia solidaria como forma de resistencia.

Garzon y Moreno (2019) subrayan que el etnodesarrollo fortalece la
identidad cultural, las habilidades para la vida y la autogestion comunitaria,
elementos esenciales para el desarrollo propio.

En cuanto a la transferencia de conocimientos e interculturalidad, se
conciben como procesos de aprendizaje autéctono que reivindican los legados
afrodiasporicos y combaten los efectos historicos del racismo y la esclavitud. De
acuerdo con Bermeo et al. (2022), esta transferencia se manifiesta como una accién
antirracista que impulsa la apropiacion étnica, el compromiso institucional y la
recuperacion de saberes ancestrales, especialmente en comunidades afrocaribefias
como Pontezuela, fortaleciendo su identidad y su papel en la transformacion social.

Método

Método. El enfoque de investigacion es cualitativo de tipo socio-ctitico,
planteado a través del método de consulta a la memoria colectiva para destacar la
participacion de la comunidad educativa como “‘sujeto histérico situado” en una
dindmica propia que data del proceso de esclavizacion del periodo colonial
(Rodriguez y Hernandez, 2020), debido a que se propende por el vinculo entre
comunidad e institucion educativa, para obtener relatos “individuales” y “grupales”
sobre las practicas pedagogicas en relacion al aprendizaje etnoeducativo y su impacto
en los procesos sociales que necesitan obtener mayor incidencia educativa y politica.

42



Revista Electronica Dialogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - afio 2025

Unidad de estudio. La unidad de estudio es la IE Pontezuela, se
encuentra ubicada en el sector central de la Comuna Pontezuela de Cartagena en
Colombia. Dicha comunidad comprende la casa cultural en la cual se reunen los
lideres, las lidetesas y ancestros/as, y cada uno se reconoce como agente pedagogico
de la IE de referencia.

Descripcion de los participantes. Teniendo en cuenta que, Pontezuela
es reconocida como una comunidad afrodescendiente ubicada en Cartagena
jurisdiccion patrimonial de UNESCO, y se encuentra avalada por la ley 70 de 1993,
se prioriz6 abordar a los sujetos de la investigacion como fuentes primatrias a través
de entrevistas guiadas por cuestionarios en el siguiente orden:

2“mujeres lideresas comunitarias con reconocimiento de agente pedagdgico ancestral”.
2 “hombires lideres comunitatios con reconocimiento de agente pedagdgico ancestral”.
4 “egresados de la IE Pontezuela, 2 hombres y 2 mujeres”.

4 “docentes de la IE Pontezuela, 2 hombres y 2 mujeres”.

4 “estudiantes de la IE Pontezuela, 2 hombres y 2 mujeres”.

4 “padres o madres de familia”, preferiblemente 2 hombres y 2 mujeres.

Procedimiento de recopilacion de datos. LLos datos se tomaron a través
de la aplicacion de entrevistas para transcripcion de relatos mencionados, donde se
incluye el nombre comunitario y/o treferente comunitario del participante para
realizar la consulta a la memoria y las respuestas a las preguntas orientadoras con
reflexiones tipo “anécdota” para evocar la memoria. La informacion recopilada se
organizd por categorizaciéon a través de procesos descriptivos y analiticos-
interpretativos, utilizando como fundamento subyacente el método de consulta a la
memoria colectiva entendida como un dispositivo estratégico que se estructura
desde unas necesidades sentidas al interior de una comunidad organizada, que al
requerir salvaguardar su cultura propia y generar procesos de autorreconocimiento
y movilizacion colectiva, disefia unas estrategias con el propoésito de construir una
herramienta metodolégica para acceder a lo mas profundo de su ser historico-
social, permitiéndose leerse a si misma, entender el sentido de la forma cémo
funciona el grupo, haciendo conciencia colectiva de que, durante y después de
dicho proceso, se construye un método de investigaciéon. Es imperativa la
necesidad de hacer conciencia con la comunidad acerca de la construcciéon de un
método que consulte a su memoria y permita recordar de manera colectiva su
propia historia (Rodriguez y Hernandez, 2020).

Resultados

La investigacion logrd documentar y proponer la transicion de un modelo
etnoeducativo hacia uno de etnodesarrollo, integrando dimensiones economicas y ambientales, lo
que constituye un aporte al campo de la educacion intercultural, tal como se esboza a continuacion
a través de las percepciones sobre la etnoeducacion en la comunidad educativa de Pontezuela:

43



Luis Francisco Rodriguez Manotas Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta
de desarrollo social y cultural en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

1. Concepcidn general de la etnoeducacion

La comunidad educativa (docentes, estudiantes, padres, egresados y
lideres) concibe la ethoeducacion como un proceso dinamico, continuo, permanente
e intergeneracional. Se entiende como un medio para reproducir discursos culturales,
transmitir valores y saberes intergeneracionales, fortaleciendo las competencias
ciudadanas. Su finalidad es formar personas capaces de convivir social y
comunitariamente dentro de un territorio colectivo.

2. Perspectiva de los docentes

La etnoeducacion es vista como primordial para el proceso formativo, ya
que permite trabajar desde la identidad y el contexto del estudiante. Se considera una
oportunidad de cambio y transformacion social, al reconocer las particularidades
culturales de las comunidades afrodescendientes. lLos docentes destacan la
importancia de orientar los aprendizajes desde la realidad local, fortaleciendo la
pertinencia educativa y el sentido de pertenencia comunitario. Enfatizan que sin
contextualizacion cultural, la educacion pierde su valor transformador.

Grupo de docentes (01, 02, 03 y 04): La etnoeducacion es algo primordial, porque si no
trabajamos con lo que ellos son, no vamos a ninguna parte. Cuando ya conoces a una
persona, miras su contexto, empieza a datles las oportunidades y mirar como orientatlos,
como pueden ellos ir mejorando, ir progresando en todos sus aprendizajes si nosotros no
le damos la importancia a esa educacion dentro de nuestro contexto, no estarfamos
haciendo nada positivo en la comunidad. porque es la oportunidad del cambio, de cambiar
para transformar, desde la realidad. Estamos trabajando con estudiantes de unas
comunidades diferentes al resto del pais, estamos trabajando ahora la particularidad desde
los contextos para poder fortalecer la transformacion de cada una de esas comunidades.

3. Perspectiva de los estudiantes

Los estudiantes reconocen la etnoeducacion como una materia que
ensefa la cultura y las costumbres autéctonas. Consideran que facilita el aprendizaje
de otras areas (por ejemplo, las etnomatematicas) al usar ejemplos locales. A través
de ella, aprenden sobre la historia de sus antepasados, la esclavitud, la libertad y las
tradiciones afrodescendientes. La etnoeducacion fortalece su identidad étnica y el
conocimiento de sus derechos como poblacion afrodescendiente, promoviendo la
lucha contra el racismo y la discriminacién. Se valora como un espacio para
reconocer el origen, la historia y la dignidad de la comunidad.

4. Perspectiva de los padres de familia

Los padres valoran la etnoeducacién como un medio para que sus hijos
aprendan la historia, los valores y la cultura de la comunidad. Consideran que
preserva la identidad y el sentido de pertenencia de la gente de Pontezuela. Destacan

44



Revista Electronica Dialogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - afio 2025

la ensenanza sobre la abolicion de la esclavitud y la dignidad racial, lo que refuerza el
orgullo por la herencia afrodescendiente. Sefialan la necesidad de mejorar los
recursos educativos (como bibliotecas) para fortalecer los aprendizajes culturales. La
etnoeducacion es vista como una herramienta de formacion integral, que une la
educacion formal con la transmision de valores comunitarios.

Grupo de padres de familia (01, 02, 03 y 04): a nuestros hijos los estan educando
correctamente porque, primero les ensefian aca es conservar la cultura, les explican todo lo
que vivieron nuestros antepasados que eran esclavos y lograron la libertad. Para todos aca
en Pontezuela la historia es algo muy importante, de ahi vienen los valores que usted se
sienta digno de su apellido, de su raza, de su gente, de su territotio, de nuestras costumbres
y el sistema de vida que tenemos aca (si, asf como dice la mama del aula debidamente lo de
nuestra cultura, que tenemos que tenerlo en cuenta, apropiarnos de ella, desarrollarla estar
orgulloso de esa de lo que trabajamos. Hay muchos jovenes que le gusta la lectura, pero aca
no tenemos la biblioteca adecuada para poder desarrollar nuestros conocimientos como
tales, y cuando salimos alla menos, porque tampoco tenemos la biblioteca adecuada y no se
puede, estd cerrada en cuanto a habilidades al estudiante como tal no le gusta la cultura, no
le gusta la lectura. Algunos lo hacen por presion porque les toca, pero no porque y hay una
cultura, pues de lectura en ellos.

5. Dimension comunitaria y educativa

La etnoeducacién se configura como un sistema escolar amplio e
inclusivo, que articula saberes tradicionales y conocimientos académicos. Promueve
la convivencia social, la identidad colectiva y la transformacion del territorio. Se
reconoce como un proyecto educativo y cultural que fortalece la memoria historica,
la autoestima étnica y la cohesién social. Asimismo, los egresados de la IE
Pontezuela reconocen la importancia de la etnoeducacion para la comunidad escolar
y la entienden de la siguiente forma:

Egtesado 01 (0:03-0:11): La etnoeducacion es principalmente como un acercamiento hacia el
pueblo, hacia la naturaleza del pueblo, sobre las tradiciones del pueblo, a muchas cosas que
tienen que ver con el pueblo, porque la institucion principalmente pertenece a este pueblo,
aunque aqui estudien “Vallunqueros”, y cualquier otra persona de cualquier otro pueblo.
Entonces se basan en llevarnos con el pueblo y las tradiciones que tiene Cartagena. La
institucion nos ha relacionado mas con el pueblo, con la naturaleza del pueblo, con las cosas que
tenemos que cuidar o aqui mismo en la institucién que nos hicieron el vivero, el agua, los pozos,
que tenfamos que ir cuidando poco a poco para que crecieran las verduras y todo eso entre la
institucion.

Egtesado 02 (0:4-0:08): Para mi, cuando dicen etnoeducacion es todo lo basado en nuestras
tradiciones, todo el desarrollo de los nifios, la educacién que se nos presenta de uno querer lo
mejor para las demas personas, digo que en la ethoeducacion es todo basado en la historia de
nuestros antepasados.

45



Luis Francisco Rodriguez Manotas Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta
de desarrollo social y cultural en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

En cuanto a la importancia de la interculturalidad, ethoeducacion y aprendizajes
identificados como primordiales para el proceso formativo, los egresados relacionan la
actual experiencia laboral con la trayectoria escolar.

En los egresados, el uso de la ethoeducacion, aparece cuando expresa los saberes
ancestrales y su relacion con experiencias comerciales mediante emprendimientos
artesanales tal como se muestra a continuacion.

Egresado 04 (0:10-0:32): Para el proceso formativo en la etnoeducacion, es importante el
compromiso institucional, los documentos de la institucion, el proyecto educativo, el
sistema de evaluacion de los estudiantes, mas o menos se refiere a eso, cuando hablamos
de los estatutos, son los elementos tedricos que rigen la escuela, los documentos que hoy
estan en la escuela, se establece un compromiso ético, moral, y social de llevar con honor y
responsabilidad el nombre de Pontezuela. Al yo graduarme de la IE Pontezuela en el 2014,
recuerdo con mayor importancia, es el compromiso, llevar el buen nombre de la
Institucion. Sabemos que cuando uno sale de un colegio publico y cuando ya uno ingresa a
la universidad, obvio hay que llevar con orgullo el nombre de la Institucion, porque fui uno
de los mejores estudiantes gracias a Dios y pues tuve buenas notas. Me siento con altos
fundamentos para la vida, porque hago parte del consejo comunitario de Pontezuela, aqui
en esta Institucion, siempre nos enfatizaron en como liderar, el habito de ser lider, el habito
del amor hacia nuestra comunidad, el sentido de pertenencia, si uno como persona como
egresado no trabaja por si y por su comunidad, no esta en nada. Esta Institucién me marcod
la vida. Actualmente soy presidente de la Junta Directiva del Consejo Comunitario del
Corregimiento Pontezuela, en la parte de la etnoeducacion nos sirvié basicamente para
saber que la etnoeducacion es la base de nuestra identidad como negro que, es muy
importante y también nos da el conocimiento para poder creer que su comunidad avance
en todo lo que se refiere a la ley 70 del articulo 1745, entonces es un causal por qué yo hoy
hago parte del Consejo Comunitario.

Teniendo en cuenta la trayectoria de los egresados desde la formacion
intercultural y etnoeducativa, se reconoce la necesidad de avanzar y hacer una
transicion hacia el etnodesarrollo, expresado de la siguiente manera.

Egresado 01 y 02 (0:20-0:25): La manera en que la escuela puede contribuir a una transicion
hacia el etnodesarrollo es despertando la curiosidad en los nifios, transmitiendo los saberes
que impacten, y despierten la curiosidad de realizar las actividades que tradicionalmente se ha
convertido como en fuente de tiqueza, que, aunque los que iniciaron con esto no estén nos
impartieron la tradicién como legado y pase por las otras generaciones.

A modo de sintesis, la etnoeducacion en Pontezuela es comprendida por toda
la comunidad educativa como un proceso formativo integral que rescata la memotia
historica, fortalece la identidad afrodescendiente y promueve la transformacioén social
desde la cultura. Cada grupo (docentes, estudiantes y padres) aporta una vision
complementaria que converge en la idea de que educar desde la cultura propia es esencial
para el desarrollo comunitario y la construccion de ciudadanta.

46



Revista Electronica Dialogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - afio 2025

Discusiéon

La discusion de los resultados se centra en tres ejes fundamentales: la
etnoeducacion, el etnodesarrollo y la transferencia de conocimientos, los cuales se
articulan en torno al pensamiento soctal-comunitario y la memoria colectiva como
método de investigacion. Estos ejes permiten comprender como la comunidad
educativa de Pontezuela ha configurado un modelo educativo propio, sustentado en
la interculturalidad, la identidad étnica y la sostenibilidad cultural.

En primer lugar, la etnoeducacion se problematiza desde el enfoque del
pensamiento social-comunitario, evidenciando que este proceso educativo no solo
transmite conocimientos, sino que también reproduce discursos culturales, valores y
saberes intergeneracionales. Los hallazgos muestran que la comunidad educativa
reconoce la etnoeducacién como un proceso dinamico y transformador, que
fortalece la identidad afrodescendiente y promueve la convivencia social en un
territorio colectivo. Este resultado coincide con los planteamientos de Figueroa
(2020) y Ciro et al. (2021), quienes destacan la etnoeducacién como una herramienta
de empoderamiento cultural y social que permite la reconstruccion de la memoria
historica y la reafirmacion de la identidad étnica en contextos rurales.

En segundo lugar, el etnodesarrollo emerge como una categoria
complementaria que amplia el alcance de la etnoeducacién hacia dimensiones
economicas, ambientales y productivas. Los resultados evidencian que la comunidad
de Pontezuela concibe el etnodesarrollo como un proceso integral que articula la
educacion con la sostenibilidad y la autonomia territorial. Este hallazgo se alinea con
los aportes de Garzon y Moreno (2019), quienes sostienen que el etnodesarrollo
debe entenderse como una estrategia de fortalecimiento comunitario que promueve
la autogestion y la participacion activa en la construccién de proyectos de vida
colectivos. En este sentido, la investigacion demuestra que la incorporacion del
etnodesarrollo en el curriculo etnoeducativo permite visibilizar la relacion entre
cultura, economia y medio ambiente, superando la visiéon tradicional centrada
unicamente en lo social y lo politico.

En tercer lugar, la transferencia de conocimientos se plantea como una
plataforma para la materializacion de un curriculo estratégico que responda a las
demandas de la sociedad actual, el mercado global y la identidad local. Los resultados
muestran que la comunidad educativa de Pontezuela ha logrado integrar saberes
ancestrales con conocimientos contemporaneos, generando un dialogo intercultural
que fortalece las competencias ciudadanas y laborales de los estudiantes. Este
proceso, en concordancia con Bermeo et al. (2022), evidencia que la transferencia de
conocimientos en contextos rurales no solo implica la transmisién de informacion,
sino también la resignificacion de los saberes tradicionales como base para la
innovacion educativa y el desarrollo sostenible.

47



Luis Francisco Rodriguez Manotas Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta
de desarrollo social y cultural en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

La discusion de los resultados permite concluir que la etnoeducacion, el
etnodesarrollo y la transferencia de conocimientos conforman un entramado
pedagogico coherente con la teorfa de la interculturalidad. Este enfoque favorece los
didlogos de saberes ancestrales e intergeneracionales, promoviendo una educacion
contextualizada, inclusiva y pertinente. Asimismo, se reconoce que la incorporacion
de estos ejes en el curriculo etnoeducativo contribuye a la formacién de sujetos
criticos, creativos y comprometidos con el desarrollo de su comunidad,
fortaleciendo la identidad colectiva y la cohesion social.

Finalmente, los resultados reflejan que la comunidad educativa de
Pontezuela ha avanzado en la construccion de un modelo educativo propio,
sustentado en la memoria colectiva, la participacion comunitaria y la
interculturalidad. Este modelo no solo responde a las exigencias del Ministerio de
Educacion de Colombia en materia de educacion rural con enfoque diferencial, sino
que también constituye una propuesta innovadora para la inclusion laboral, la
sostenibilidad cultural y el fortalecimiento del tejido social en contextos
afrodescendientes.

Referencia Bibliografica

Becerra, K., Sepulveda Serna, Y., & Castillo Delgado, Y. (2021). Los Planes de
Desarrollo desde la vision de las comunidades negras del municipio de
Quibdé, 2004-2012. Revista Estudios del Pacifico, 2(3), 27-38. https://

revistas.uniclaretiana.edu.co/index.php/EstudiosdelPacifico/article /view/
446

Bermeo, M., Villalba, M., y Lugo, W. (2022). Visién sistémica de la transferencia de
conocimiento ?7 tecnologia en la universidad. Rewvista Facultad de Ciencias
)

Econdmicas, 30(1), 89-112. DOI: https://doi.org/10.18359 /rfce.5897

Ciro, Y., Ramirez, S., y Serna, A. (2021). Estado del arte sobre concepciones y reflexciones en
torno a la etnoeducacion en Colombia en los diltimos 20 arios. (Trabajo de grado).
Universidad Pontificia Bolivariana. Colombia.

Congtreso de la Republica (1991). Constitucion Politica de Colombia.
Congreso de la Republica (1991). Leg 21, “Por la cual los fmb/o& indigenas y tribales deberdn
erecho

gozar plenamente de los d s humanos y libertades fundamentales, sin obstaculos ni
discriminacion.”

Congreso de la Republica. (1993). Ley 70, “Por la cual se desarrolla el articulo transitorio 55
de la Constitucion Politica”.

Congreso de la Republica (1994). Ley General de Educacion de la Repriblica de Colombia.

Congreso de la Republica (1995). Decreto 804, “Por medio del cual se reglamenta la atencidn
educativa para grupos étnicos”.

De la Pena, G. (2005). Social and Cultural policies: perspectives from Latina America.
The annual Review of  Antrophology, 4(1%3 717-739. DOI: 10.1146/
annurev.anthro.34.081804.120343

48



Revista Electronica Dialogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - afio 2025

Despagne, C. (2013). Indigenous education in México: indigenous students’ voices.

Diaspora, indigenous, and minoritary education: studies of migration, integration,
eqmp, an cultural — survival, 7(2),  114-129. DOI:
10.1080/15595692.2013.763789

Figueroa, José. (2020). Etnoeducacion: esencialismo étnico o republicanismo populat.
Centro Internacional de Estudios Superiores de Comunicacion para
América Latina (CIESPAL), 1(142), 223-246. DOI: https://doi.org/
10.16921/chasqui.v1i142.4213

Garzon, N., y Moreno, A. (2019). Desarrollo regional. Etnico-territorial: un analisis
desde los consejos comunitarios de comunidades negras del Pacifico
Colombiano.  Sofavento M.B.A. 31(1), 68-78. DOI: https://doi.org/
10.18601/01233734.031.07.

Organizacion de las Naciones Unidas — ONU. (2001). Conferencia Mundial contra el
Racismo, la  Discriminacion Racial, la moﬁo ta ) las Formas Conexas de
Intolerancia.  Durban —  Sudafrica. ttps:/ /www.un.org/es/events/
pastevents/cmer/durban_sp.pdf

Organizacion de las Naciones Unidas — ONU. (20006). Declaracion de la diversidad cultural
de los pueblos indigenas y tribales.

Organizacion de las Naciones Unidas — ONU. (2007). Declaracion Universal de los
Derechos Indigenas y Afrodescendientes.

Organizacién de las Naciones Unidas — ONU. (2013). Resolucion 68/237, en la que
proclamo eifpm’odo comprendido entre 2015 y 2024 Decenio Internacional para los
Afrodescendientes con el tema “Afrodescendientes: reconocimiento, justicia y desarrollo”.

Organizacion de las Naciones Unidas — ONU. 52015). Proclamacion  del Decenio
Internacional de los Afrodescendientes 2015 — 2024.

Organizacion Internacional del Trabajo — OIT (1989). Convenio No 169 sobre Pueblos
Indigenas y Tribales en Paises Independientes. https:/ /www.ilo.org/wemsp5/

groups/public/---ameticas/---ro-lima/documents/publication/
wems._ 345065.pdf

Organizacion Internacional del Trabajo — OIT. (1989). Convenio 169, “Por el cual se
reconoce la diversidad cultural de los pueblos indigenas y tribales en paises independientes

Quilaqueo, D., Qiljlintriqueo, S., Torres, H., y Mufnoz, G. (2014). Saberes Educativos
Mapuches: Aportes epistémicos para un enfoque de educacion intercultural.
Chungara (Arica), 46(5, 271-284. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0717-
73562014000200008

Rodriguez, L., Hernandez, R. (2020). Método de la consulta a la memoria colectiva y

perspectivas de la investigacion. Revista de investigacion cualitativa
emergente. Reflexiones casos. 1(4), 121-143. DOI:  https://doi.org/
10.21892/9789585547797.7

Rodriguez, L., Munoz, S. (2014). Tradicién oral y pedagogias propias. En:
Etnoeducacion, interculturalidad  y  pedagogias  propias. Rubén Hernandez,
Compilador. Cartagena. Instituto Manuel Zapata Olivella.

49



Luis Francisco Rodriguez Manotas Dialogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta
de desarrollo social y cultural en la Institucion Educativa de Pontezuela en Colombia

Simarra Obeso, R. (2020). Contextualizacion de las condiciones para wuna éropmﬂ‘a de
etnodesarrollo en San Basilio de Palengune (Tesis de maestria, Universidad
Tecnoldgica de Boll’vajf'). Repositorio qUTB. https:/ /repositorio.utb.edu.co/
handle/§0.500.12585/ 136

Valdiviezo, E. (2012). Indigenous Knowledge and education from Quechua
community to school: Beyond the forma/non -formal dichotomy.
International Jonrnal of Qualitative studies in Education, 27(1), 65-87.

Vidotte Blanco Tarrega, M.C. (2023). Un modelo clave de desarrollo de la naturaleza.
Economia de mercado en Abya Yala. Protecciéon de la naturaleza y la
etnoeconomia en el  constitucionalismo  latinoamericano.  En
Constitucionalismo de la resistencia y la integracion desde y para Abya Yala (pp. 209-
220). Red de Constitucionalismo Critico de América Latina (ReffCCal).
https:/ /redccal.com/wp-content/uploads/2023/03/Vidotte.pdf

50



