
Dr. Luis Francisco 
Rodríguez Manotas

Universidad ARCIS, Convenio 
Universidad Católica del Maule, Chile

Cartagena, Colombia
rodriguezmanotas@yahoo.com 

37

Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e 
intergeneracional como apuesta de desarrollo social y cultural 

en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

Intercultural dialogues for ethno-educational and 
intergenerational learning as a commitment to social and 

cultural development in the Pontezuela Educational Institution 
in Colombia

Resumen
La investigación consiste en un aporte de la educación intercultural en lo 
social y lo cultural actual, a partir del análisis de la transición pedagógica 
de un modelo etnoeducativo hacia un enfoque de etnodesarrollo para 
preservar la memoria colectiva y las prácticas ancestrales de la IE de 
Pontezuela en la ciudad de Cartagena en Colombia. Método. Se presenta 
una experiencia investigativa cualitativa de tipo descriptiva, planteada a 
través del método de consulta a la memoria colectiva para destacar la 
participación de la comunidad educativa como “sujeto histórico situado” 
en una dinámica propia que se logra documentar mediante veinte relatos 
y entrevistas semiestructuradas. Resultados. Se encontró un campo de 
saberes intergeneracionales imprescindibles para la transformación 
curricular. Los relatos permitieron hacer un rastreo de la evolución 
cultural de la etnoeducación como parte del desarrollo comunitario que se 
expresa en proyectos transversales de etnodesarrollo como expresión 
socioeconómica y política de la cultura autóctona de las familias nativas. 
Conclusión. La educación intercultural favorece el aprendizaje 
comunitario y promueve la participación y la convivencia comunitaria 
como espacio dinamizador de los procesos pedagógicos requeridos para 
la preservación de la cultura desde las prácticas escolares y la organización 
de los lineamientos curriculares para gestionar un modelo pedagógico que 
permita territorializar el enfoque pedagógico del etnodesarrollo como 
vector de la cultura y como insumo para la formulación de una política 
etnoeducativa renovada y actualizada como parte de la transferencia de 
conocimientos, incluyendo la cosmovisión de las familias nativas de la 
Institución Educativa de Pontezuela.

Palabras clave: Educación intercultural. Etnoeducación. Etnodesarrollo. 
Transferencia de conocimientos.

Abstract
The research consists of  a contribution of  intercultural education in the 
current social and cultural sphere, based on the analysis of  the 
pedagogical transition of  an ethno-educational model towards an ethno-
development approach to preserve the collective memory and ancestral 

Fecha de recepción:   3 de noviembre 2025
Fecha de aceptación: 16 de diciembre 2025

Vol. 22 - año 2025Nº 47



38

LLuuiiss  FFrraanncciissccoo  RRooddrríígguueezz  MMaannoottaass Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta 
de desarrollo social y cultural en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

Introducción
La presente investigación consiste en el análisis de la transición pedagógica 

de un modelo etnoeducativo hacia un enfoque de etnodesarrollo para preservar la 
memoria colectiva y las prácticas ancestrales de la Institución Educativa de 
Pontezuela, en respuesta a la necesidad de fortalecer el componente intercultural, 
étnico y social en el desarrollo escolar, para difundir la investigación y los debates 
actuales sobre la historia, trayectorias y dinámicas sociales desde perspectivas críticas 
decoloniales que reivindican el papel de las comunidades negras en el desarrollo 
curricular. Además, constituye un espacio que busca entrelazar reflexiones 
académicas, políticas, educativas y culturales para propiciar la creación y el 
fortalecimiento de un campo de formación que responda a las necesidades de 
desarrollo social y cultural.

En Colombia, la educación intercultural es uno de los elementos 
constitutivos y específicos del currículo que garantiza una formación integral. Hacer 
conciencia de esta categoría de análisis hace parte de un proceso decolonial de 
empoderamiento social que rompe un viejo paradigma de subdesarrollo para 
superar la cuestión racial como una invención histórica que incide en el destino 
social y la existencia cotidiana de quienes habitan en comunidades afrodescendientes. 
 A su vez, reconocer el componente étnico e intercultural como dinamizadores de 
los procesos formativos, nutre la malla curricular que entrelaza tres sistemas de 
opresión “la “raza, género y clase social”. Dicho aspecto, implica ofrecer una nueva 
mirada sobre estas relaciones y promover acciones más eficaces sobre las 
especificidades del pensamiento y la creatividad que propicia la interculturalidad. 

practices of  the EI of  Pontezuela in the city of  Cartagena in Colombia. Method. A descriptive 
qualitative research experience is presented, proposed through the method of  consulting 
collective memory to highlight the participation of  the educational community as a “situated 
historical subject” in its own dynamics that is documented through 20 stories and semi-
structured interviews. Results. A field of  intergenerational knowledge essential for curricular 
transformation was found. The stories allowed us to trace the cultural evolution of  
ethnoeducation as part of  community development that is expressed in transversal 
ethnodevelopment projects as a socioeconomic and political expression of  the indigenous 
culture of  native families. Conclusion. Intercultural education favors community learning and 
promotes participation and community coexistence as a dynamic space for the pedagogical 
processes required for the preservation of  culture from school practices and the organization of  
curricular guidelines to manage a pedagogical model that allows territorializing the approach. 
pedagogy of  ethnodevelopment as a vector of  culture and as input for the formulation of  a 
renewed and updated ethnoeducational policy as part of  the transfer of  knowledge, including 
the worldview of  the native families of  the Educational Institution of  Pontezuela.

Keywords: Intercultural education. Ethnoeducation. Ethnodevelopment. Knowledge transfer.



Revista Electrónica Diálogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - año 2025

39

Teniendo en cuenta lo anterior, la investigación describe elementos 
historiográficos de la comunidad educativa de Pontezuela que permiten entender y 
enfrentar los procesos de discriminación, exclusión, criminalización y otras 
vulnerabilidades que han relegado a dicha población escolar a un segundo plano en 
la sociedad colombiana. A su vez, se abre una puerta de discusión hacia el 
etnodesarrollo educativo para superar de manera práctica y procedimental dichas 
barreras desde el currículo y fortalecer la participación escolar y comunitaria en la 
creación de condiciones para la producción de un conocimiento propio sobre estos 
procesos, y de estrategias de lucha adecuadas para enfrentar estas formas de 
violencia desde el currículo intercultural.

Por otro lado, se reconoce que Colombia es un país de diversas regiones 
étnicas y culturales; aspecto que origina un componente social de interculturalidad 
significativo. La multiplicidad de enfoques de las comunidades autóctonas, 
especialmente afrodescendientes entre las cuales se encuentra “Pontezuela”, exige de 
las instituciones educativas un alto grado de compromiso, una gran participación en 
el diseño de políticas educativas que de conformidad con las leyes promuevan el 
desarrollo pleno de las personas la integran.

Se hace necesario entonces pensar en una filosofía educativa que integre 
los componentes autóctonos interculturales y posibiliten la implementación de las 
demandas que progresivamente la sociedad va exigiendo a las nuevas generaciones. 
Gestionar un Proyecto Etnoeducativo Comunitario (PEC) que contemple y tenga 
en cuenta la cosmovisión de la población de injerencia, en correspondencia  con las 
políticas públicas educativas del Estado colombiano, más específicamente con las 
políticas etnoeducativas. 

El hecho histórico a través del cual se origina la población de Pontezuela, 
corregimiento del Distrito de Cartagena, obedece al trasegar del pueblo africano en 
el mundo, producto de la trata esclavista colonial, española y europea en general. 
Este proceso hizo que  los descendientes de dichos africanos se establecieran con el 
tiempo, en diversos lugares, desde donde pudieron crear culturas propias que, si bien 
es cierto gozan de un alto grado de creatividad y potencialidad, también manifiestan 
abandono, marginalidad y pobreza extrema. 

La ciudad de Cartagena históricamente está ligada a la suerte y destino de 
los pueblos afrodescendientes, ya que su papel durante los tiempos coloniales estuvo 
marcado con los referentes culturales de estos grupos étnicos y, como consecuencia, 
su tejido social está permeado en diferentes esferas de su vida por la cosmovisión, 
tradición, costumbres, musicalidad, rítmica, dinámicas productivas-económicas y 
formas organizativas.

Como consecuencia de los impactos de la esclavización, estos grupos 
étnicos fueron relegados a los cinturones de miseria de la ciudad, evidenciando los 
más altos índices de insatisfacción de sus necesidades, marginalidad, exclusión social 



40

Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta 
de desarrollo social y cultural en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

LLuuiiss  FFrraanncciissccoo  RRooddrríígguueezz  MMaannoottaass

y discriminación, que pone en riesgo la continuidad de su acervo cultural. Por ende, 
una herramienta fundamental para erradicar las secuelas de ese largo proceso 
histórico, es la educación, pero una educación verdaderamente pertinente y 
consecuente con la necesidad de estructurar nuevas mentalidades de aceptación y 
reivindicación de las diferencias y los derechos. Esto se podría lograr en la medida 
que desde la práctica pedagógica se responda a las necesidades, intereses y 
expectativas de los pueblos, se potencie la cultura a partir de la investigación para el 
conocimiento de esta, se reconozcan los valores históricos y los aportes que las 
comunidades afrodescendientes han realizado a la construcción de la sociedad 
caribeña y colombiana en general.

Por lo anterior, se presenta la etnoeducación afrocolombiana como 
fundamento epistemológico ante una demanda social que permite formalizar un proceso 
educativo en una población con altos niveles de marginalidad. De este modo, la educación 
intercultural es una respuesta tácita antirracista para reivindicar los procesos de enseñanza 
aprendizaje de los legados afrodiaspóricos en un contexto diverso; puesto que, desde el 
año 1993 con la aprobación de la Ley 70, la cual reivindica los derechos fundamentales de 
la población afrocolombiano, se organizan las competencias de desarrollo comunitario 
como parte de la filosofía educativa en cada una de las instituciones nacionales que se 
comprometen con estos grupos poblacionales diferenciados.

Finalmente, se destaca que desde la década de los años 80s cuando se dio 
reconocimiento a la inmersión pedagógica de las prácticas culturales en el currículo, la 
etnoeducación pasó a un proceso de organización político-social que, posteriormente en el 
año de 1994 (Ley General de Educación), fue facultada y reconocida jurídicamente 
mediante la ley 115 del año 1994, en la cual, se iniciaron procesos de reivindicación 
educativa en las comunidades negras, palenqueras y raizales amparadas por la ley 70 de 
1993, por lo cual, ante la coyuntura del cambio socio-educativo, y la actual necesidad socio-
comunitaria que se encuentra a favor de un enfoque de calidad educativa para alcanzar los 
indicadores de los Objetivos de Desarrollo Sostenibles (ODS) 1, 4 y 11, surgen algunos 
interrogantes en materia de procesos pedagógicos para preservar la memoria colectiva y 
los saberes ancestrales autóctonos, ante lo cual, la IE de Pontezuela se encuentra en un 
estudio de la transición etnoeducativa hacia el etnodesarrollo.

Antecedentes y fundamentación teórica
La etnoeducación se entiende como un proceso mediante el cual los 

pueblos construyen conocimientos, valores y habilidades acordes con sus 
características culturales, necesidades e intereses, permitiéndoles desenvolverse en su 
entorno y proyectarse con identidad hacia otros grupos (Figueroa, 2020). Es, 
además, un proceso histórico, social, cultural y político que parte de los saberes 
locales y ancestrales, promoviendo el pensamiento etnocultural, el desarrollo 
comunitario y la apropiación de conocimientos tradicionales (Ciro et al., 2021).



41

Revista Electrónica Diálogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - año 2025

En América Latina, la mayoría de los países ha incorporado en sus legislaciones 
los lineamientos internacionales sobre derechos indígenas y afrodescendientes —como la 
Declaración de la ONU y el Convenio 169 de la OIT—, reconociendo la etnoeducación 
y el derecho a la autodeterminación de los pueblos. No obstante, este reconocimiento 
político no se ha traducido en políticas efectivas para el desarrollo de proyectos 
etnoeducativos propios. En la práctica, la etnoeducación suele ser una cátedra opcional, sin 
respaldo estatal en su regulación, financiación o institucionalización (De la Peña, 2005).

Un ejemplo de esta brecha entre discurso y práctica se observa en México, 
según la investigación de Despagne (2013), quien analizó si el reconocimiento político de 
los afrodescendientes había generado transformaciones reales en la educación con 
enfoque étnico. Los resultados mostraron que, pese a las políticas internacionales, 
persistían las tendencias asimilacionistas: el Estado reconocía la diferencia cultural en el 
discurso, pero mantenía un modelo educativo homogéneo que ignoraba los saberes y la 
historia de los pueblos indígenas y afrodescendientes.

Despagne (2013) señala que la educación formal en México buscaba “civilizar” 
a los pueblos étnicos mediante la enseñanza del español, sin integrar elementos culturales 
o históricos propios. Esta práctica provocó la pérdida del acervo cultural y lingüístico 
indígena y la invisibilización de la herencia africana, evidenciando la distancia entre el 
reconocimiento legal y la implementación real de una educación intercultural.

En Chile, la educación predominante opera bajo un modelo de colonialidad del 
saber (Quilaqueo et al., 2014), priorizando áreas vinculadas al desarrollo económico y laboral, 
mientras desatiende la educación en contextos indígenas y afrodescendientes. La ley 
afrochilena aún está en trámite, y la etnoeducación no ha sido reconocida oficialmente.

En Perú, Valdiviezo (2012) señala que la escuela ha sido un espacio donde se 
institucionalizan políticas que históricamente han marginado a los pueblos indígenas y 
excluido a la población afroperuana del currículo. La educación impartida a estos 
grupos suele ignorar sus dimensiones culturales, históricas y lingüísticas, situación que 
se repite en gran parte de América Latina.

Los pueblos originarios y afrodescendientes reclaman que los lineamientos 
internacionales adoptados por los Estados latinoamericanos trasciendan la retórica y se 
conviertan en políticas efectivas que promuevan una educación verdaderamente intercultural. 
Denuncian que el modelo educativo vigente mantiene un carácter asimilacionista, donde las 
culturas dominantes imponen sus normas, provocando la pérdida de lenguas y saberes 
ancestrales, en contradicción con los tratados internacionales sobre derechos culturales.

En consecuencia, las estadísticas educativas sobre la presencia de grupos 
étnicos en la región no reflejan la realidad, debido a prejuicios institucionales que los 
catalogan como minorías y a las dificultades de autorreconocimiento derivadas del 
racismo estructural y simbólico, herencia persistente del colonialismo y la 
esclavización.



Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta 
de desarrollo social y cultural en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

LLuuiiss  FFrraanncciissccoo  RRooddrríígguueezz  MMaannoottaass

42

En los referentes del etnodesarrollo, Simarra Obeso (2020) destaca que 
San Basilio de Palenque se integra a las políticas latinoamericanas orientadas al buen 
vivir mediante estrategias políticas y normativas impulsadas por la participación 
comunitaria. Este enfoque resalta la fortaleza de la cultura afro y su articulación con 
los cabildos indígenas como base de una política común para preservar tradiciones, 
prácticas ancestrales e historias de resistencia frente al racismo, la discriminación y la 
exclusión estatal.

En América Latina, el etnodesarrollo implica la coordinación entre 
comunidades étnicas para promover un desarrollo endógeno que satisfaga las 
necesidades básicas desde el reconocimiento de los saberes y prácticas 
socioculturales. Según Becerra et al. (2021), este modelo busca consolidar una 
economía alternativa y sostenible, basada en la protección ambiental y la 
conservación de la biodiversidad, donde los planes de desarrollo respondan a las 
realidades culturales y ancestrales de cada comunidad.

Vidotte Blanco Tarrega (2023) plantea que el etnodesarrollo se enmarca 
en una etnoeconomía de enfoque ecocéntrico, sustentada en los pilares ambiental, 
económico y social, guiados por la autonomía y autodeterminación. Este modelo 
promueve la reducción de la pobreza, la justicia económica y la protección 
ambiental, transformando las estructuras de opresión desde una perspectiva de 
ecología política y fortaleciendo la economía solidaria como forma de resistencia.

Garzón y Moreno (2019) subrayan que el etnodesarrollo fortalece la 
identidad cultural, las habilidades para la vida y la autogestión comunitaria, 
elementos esenciales para el desarrollo propio.

En cuanto a la transferencia de conocimientos e interculturalidad, se 
conciben como procesos de aprendizaje autóctono que reivindican los legados 
afrodiaspóricos y combaten los efectos históricos del racismo y la esclavitud. De 
acuerdo con Bermeo et al. (2022), esta transferencia se manifiesta como una acción 
antirracista que impulsa la apropiación étnica, el compromiso institucional y la 
recuperación de saberes ancestrales, especialmente en comunidades afrocaribeñas 
como Pontezuela, fortaleciendo su identidad y su papel en la transformación social.

Método
Método. El enfoque de investigación es cualitativo de tipo socio-crítico, 

planteado a través del método de consulta a la memoria colectiva para destacar la 
participación de la comunidad educativa como “sujeto histórico situado” en una 
dinámica propia que data del proceso de esclavización del periodo colonial 
(Rodríguez y Hernández, 2020), debido a que se propende por el vínculo entre 
comunidad e institución educativa, para obtener relatos “individuales” y “grupales” 
sobre las prácticas pedagógicas en relación al aprendizaje etnoeducativo y su impacto 
en los procesos sociales que necesitan obtener mayor incidencia educativa y política.



Revista Electrónica Diálogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - año 2025

43

Unidad de estudio. La unidad de estudio es la IE Pontezuela, se 
encuentra ubicada en el sector central de la Comuna Pontezuela de Cartagena en 
Colombia. Dicha comunidad comprende la casa cultural en la cual se reúnen los 
líderes, las lideresas y ancestros/as, y cada uno se reconoce como agente pedagógico 
de la IE de referencia.

Descripción de los participantes. Teniendo en cuenta que, Pontezuela 
es reconocida como una comunidad afrodescendiente ubicada en Cartagena 
jurisdicción patrimonial de UNESCO, y se encuentra avalada por la ley 70 de 1993, 
se priorizó abordar a los sujetos de la investigación como fuentes primarias a través 
de entrevistas guiadas por cuestionarios en el siguiente orden:
2“mujeres lideresas comunitarias con reconocimiento de agente pedagógico ancestral”.
2 “hombres líderes comunitarios con reconocimiento de agente pedagógico ancestral”.
4 “egresados de la IE Pontezuela, 2 hombres y 2 mujeres”.
4 “docentes de la IE Pontezuela, 2 hombres y 2 mujeres”.
4 “estudiantes de la IE Pontezuela, 2 hombres y 2 mujeres”.
4 “padres o madres de familia”, preferiblemente 2 hombres y 2 mujeres.

Procedimiento de recopilación de datos. Los datos se tomaron a través 
de la aplicación de entrevistas para transcripción de relatos mencionados, donde se 
incluye el nombre comunitario y/o referente comunitario del participante para 
realizar la consulta a la memoria y las respuestas a las preguntas orientadoras con 
reflexiones tipo “anécdota” para evocar la memoria. La información recopilada se 
organizó por categorización a través de procesos descriptivos y analíticos-
interpretativos, utilizando como fundamento subyacente el método de consulta a la 
memoria colectiva entendida como un dispositivo estratégico que se estructura 
desde unas necesidades sentidas al interior de una comunidad organizada, que al 
requerir salvaguardar su cultura propia y generar procesos de autorreconocimiento 
y movilización colectiva, diseña unas estrategias con el propósito de construir una 
herramienta metodológica para acceder a lo más profundo de su ser histórico-
social, permitiéndose leerse a sí misma, entender el sentido de la forma cómo 
funciona el grupo, haciendo conciencia colectiva de que, durante y después de 
dicho proceso, se construye un método de investigación. Es imperativa la 
necesidad de hacer conciencia con la comunidad acerca de la construcción de un 
método que consulte a su memoria y permita recordar de manera colectiva su 
propia historia (Rodríguez y Hernández, 2020).

Resultados
La investigación logró documentar y proponer la transición de un modelo 

etnoeducativo hacia uno de etnodesarrollo, integrando dimensiones económicas y ambientales, lo 
que constituye un aporte al campo de la educación intercultural, tal como se esboza a continuación 
a través de las percepciones sobre la etnoeducación en la comunidad educativa de Pontezuela:



Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta 
de desarrollo social y cultural en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

LLuuiiss  FFrraanncciissccoo  RRooddrríígguueezz  MMaannoottaass

44

1. Concepción general de la etnoeducación
La comunidad educativa (docentes, estudiantes, padres, egresados y 

líderes) concibe la etnoeducación como un proceso dinámico, continuo, permanente 
e intergeneracional. Se entiende como un medio para reproducir discursos culturales, 
transmitir valores y saberes intergeneracionales, fortaleciendo las competencias 
ciudadanas. Su finalidad es formar personas capaces de convivir social y 
comunitariamente dentro de un territorio colectivo.

2. Perspectiva de los docentes
La etnoeducación es vista como primordial para el proceso formativo, ya 

que permite trabajar desde la identidad y el contexto del estudiante. Se considera una 
oportunidad de cambio y transformación social, al reconocer las particularidades 
culturales de las comunidades afrodescendientes. Los docentes destacan la 
importancia de orientar los aprendizajes desde la realidad local, fortaleciendo la 
pertinencia educativa y el sentido de pertenencia comunitario. Enfatizan que sin 
contextualización cultural, la educación pierde su valor transformador.

Grupo de docentes (01, 02, 03 y 04):  La etnoeducación es algo primordial, porque si no 
trabajamos con lo que ellos son, no vamos a ninguna parte. Cuando ya conoces a una 
persona, miras su contexto, empieza a darles las oportunidades y mirar cómo orientarlos, 
cómo pueden ellos ir mejorando, ir progresando en todos sus aprendizajes si nosotros no 
le damos la importancia a esa educación dentro de nuestro contexto, no estaríamos 
haciendo nada positivo en la comunidad. porque es la oportunidad del cambio, de cambiar 
para transformar, desde la realidad. Estamos trabajando con estudiantes de unas 
comunidades diferentes al resto del país, estamos trabajando ahora la particularidad desde 
los contextos para poder fortalecer la transformación de cada una de esas comunidades.

3. Perspectiva de los estudiantes
Los estudiantes reconocen la etnoeducación como una materia que 

enseña la cultura y las costumbres autóctonas. Consideran que facilita el aprendizaje 
de otras áreas (por ejemplo, las etnomatemáticas) al usar ejemplos locales. A través 
de ella, aprenden sobre la historia de sus antepasados, la esclavitud, la libertad y las 
tradiciones afrodescendientes. La etnoeducación fortalece su identidad étnica y el 
conocimiento de sus derechos como población afrodescendiente, promoviendo la 
lucha contra el racismo y la discriminación. Se valora como un espacio para 
reconocer el origen, la historia y la dignidad de la comunidad.

4. Perspectiva de los padres de familia
Los padres valoran la etnoeducación como un medio para que sus hijos 

aprendan la historia, los valores y la cultura de la comunidad. Consideran que 
preserva la identidad y el sentido de pertenencia de la gente de Pontezuela. Destacan 



Revista Electrónica Diálogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - año 2025

45

la enseñanza sobre la abolición de la esclavitud y la dignidad racial, lo que refuerza el 
orgullo por la herencia afrodescendiente. Señalan la necesidad de mejorar los 
recursos educativos (como bibliotecas) para fortalecer los aprendizajes culturales. La 
etnoeducación es vista como una herramienta de formación integral, que une la 
educación formal con la transmisión de valores comunitarios.

Grupo de padres de familia (01, 02, 03 y 04): a nuestros hijos los están educando 
correctamente porque, primero les enseñan acá es conservar la cultura, les explican todo lo 
que vivieron nuestros antepasados que eran esclavos y lograron la libertad. Para todos acá 
en Pontezuela la historia es algo muy importante, de ahí vienen los valores que usted se 
sienta digno de su apellido, de su raza, de su gente, de su territorio, de nuestras costumbres 
y el sistema de vida que tenemos acá (si, así como dice la mamá del aula debidamente lo de 
nuestra cultura, que tenemos que tenerlo en cuenta, apropiarnos de ella, desarrollarla estar 
orgulloso de esa de lo que trabajamos. Hay muchos jóvenes que le gusta la lectura, pero acá 
no tenemos la biblioteca adecuada para poder desarrollar nuestros conocimientos como 
tales, y cuando salimos allá menos, porque tampoco tenemos la biblioteca adecuada y no se 
puede, está cerrada en cuanto a habilidades al estudiante como tal no le gusta la cultura, no 
le gusta la lectura. Algunos lo hacen por presión porque les toca, pero no porque y hay una 
cultura, pues de lectura en ellos.

5. Dimensión comunitaria y educativa
La etnoeducación se configura como un sistema escolar amplio e 

inclusivo, que articula saberes tradicionales y conocimientos académicos. Promueve 
la convivencia social, la identidad colectiva y la transformación del territorio. Se 
reconoce como un proyecto educativo y cultural que fortalece la memoria histórica, 
la autoestima étnica y la cohesión social. Asimismo, los egresados de la IE 
Pontezuela reconocen la importancia de la etnoeducación para la comunidad escolar 
y la entienden de la siguiente forma:

Egresado 01 (0:03-0:11): La etnoeducación es principalmente como un acercamiento hacia el 
pueblo, hacia la naturaleza del pueblo, sobre las tradiciones del pueblo, a muchas cosas que 
tienen que ver con el pueblo, porque la institución principalmente pertenece a este pueblo, 
aunque aquí estudien “Vallunqueros”, y cualquier otra persona de cualquier otro pueblo. 
Entonces se basan en llevarnos con el pueblo y las tradiciones que tiene Cartagena. La 
institución nos ha relacionado más con el pueblo, con la naturaleza del pueblo, con las cosas que 
tenemos que cuidar o aquí mismo en la institución que nos hicieron el vivero, el agua, los pozos, 
que teníamos que ir cuidando poco a poco para que crecieran las verduras y todo eso entre la 
institución.
Egresado 02 (0:4-0:08): Para mí, cuando dicen etnoeducación es todo lo basado en nuestras 
tradiciones, todo el desarrollo de los niños, la educación que se nos presenta de uno querer lo 
mejor para las demás personas, digo que en la etnoeducación es todo basado en la historia de 
nuestros antepasados.



Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta 
de desarrollo social y cultural en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

LLuuiiss  FFrraanncciissccoo  RRooddrríígguueezz  MMaannoottaass

46

En cuanto a la importancia de la interculturalidad, etnoeducación y aprendizajes 
identificados como primordiales para el proceso formativo, los egresados relacionan la 
actual experiencia laboral con la trayectoria escolar.

En los egresados, el uso de la etnoeducación, aparece cuando expresa los saberes 
ancestrales y su relación con experiencias comerciales mediante emprendimientos 
artesanales tal como se muestra a continuación.

Egresado 04 (0:10-0:32): Para el proceso formativo en la etnoeducación, es importante el 
compromiso institucional, los documentos de la institución, el proyecto educativo, el 
sistema de evaluación de los estudiantes,  más o menos se refiere a eso, cuando hablamos 
de los estatutos, son los elementos teóricos que rigen la escuela, los documentos que hoy 
están en la escuela, se establece un compromiso ético, moral, y social de llevar con honor y 
responsabilidad el nombre de Pontezuela. Al yo graduarme de la IE Pontezuela en el 2014, 
recuerdo con mayor importancia, es el compromiso, llevar el buen nombre de la 
Institución. Sabemos que cuando uno sale de un colegio público y cuando ya uno ingresa a 
la universidad, obvio hay que llevar con orgullo el nombre de la Institución, porque fui uno 
de los mejores estudiantes gracias a Dios y pues tuve buenas notas. Me siento con altos 
fundamentos para la vida, porque hago parte del consejo comunitario de Pontezuela, aquí 
en esta Institución, siempre nos enfatizaron en cómo liderar, el hábito de ser líder, el hábito 
del amor hacia nuestra comunidad, el sentido de pertenencia, si uno como persona como 
egresado no trabaja por sí y por su comunidad, no está en nada. Esta Institución me marcó 
la vida. Actualmente soy presidente de la Junta Directiva del Consejo Comunitario del 
Corregimiento Pontezuela, en la parte de la etnoeducación nos sirvió básicamente para 
saber que la etnoeducación es la base de nuestra identidad como negro que, es muy 
importante y también nos da el conocimiento para poder creer que su comunidad avance 
en todo lo que se refiere a la ley 70 del artículo 1745, entonces es un causal por qué yo hoy 
hago parte del Consejo Comunitario.

Teniendo en cuenta la trayectoria de los egresados desde la formación 
intercultural y etnoeducativa, se reconoce la necesidad de avanzar y hacer una 
transición hacia el etnodesarrollo, expresado de la siguiente manera.

Egresado 01 y 02 (0:20-0:25):  La manera en que la escuela puede contribuir a una transición 
hacia el etnodesarrollo es despertando la curiosidad en los niños, transmitiendo los saberes 
que impacten, y despierten la curiosidad de realizar las actividades que tradicionalmente se ha 
convertido como en fuente de riqueza, que, aunque los que iniciaron con esto no estén nos 
impartieron la tradición como legado y pase por las otras generaciones.

A modo de síntesis, la etnoeducación en Pontezuela es comprendida por toda 
la comunidad educativa como un proceso formativo integral que rescata la memoria 
histórica, fortalece la identidad afrodescendiente y promueve la transformación social 
desde la cultura. Cada grupo (docentes, estudiantes y padres) aporta una visión 
complementaria que converge en la idea de que educar desde la cultura propia es esencial 
para el desarrollo comunitario y la construcción de ciudadanía.



Revista Electrónica Diálogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - año 2025

47

Discusión
La discusión de los resultados se centra en tres ejes fundamentales: la 

etnoeducación, el etnodesarrollo y la transferencia de conocimientos, los cuales se 
articulan en torno al pensamiento social–comunitario y la memoria colectiva como 
método de investigación. Estos ejes permiten comprender cómo la comunidad 
educativa de Pontezuela ha configurado un modelo educativo propio, sustentado en 
la interculturalidad, la identidad étnica y la sostenibilidad cultural.

En primer lugar, la etnoeducación se problematiza desde el enfoque del 
pensamiento social–comunitario, evidenciando que este proceso educativo no solo 
transmite conocimientos, sino que también reproduce discursos culturales, valores y 
saberes intergeneracionales. Los hallazgos muestran que la comunidad educativa 
reconoce la etnoeducación como un proceso dinámico y transformador, que 
fortalece la identidad afrodescendiente y promueve la convivencia social en un 
territorio colectivo. Este resultado coincide con los planteamientos de Figueroa 
(2020) y Ciro et al. (2021), quienes destacan la etnoeducación como una herramienta 
de empoderamiento cultural y social que permite la reconstrucción de la memoria 
histórica y la reafirmación de la identidad étnica en contextos rurales.

En segundo lugar, el etnodesarrollo emerge como una categoría 
complementaria que amplía el alcance de la etnoeducación hacia dimensiones 
económicas, ambientales y productivas. Los resultados evidencian que la comunidad 
de Pontezuela concibe el etnodesarrollo como un proceso integral que articula la 
educación con la sostenibilidad y la autonomía territorial. Este hallazgo se alinea con 
los aportes de Garzón y Moreno (2019), quienes sostienen que el etnodesarrollo 
debe entenderse como una estrategia de fortalecimiento comunitario que promueve 
la autogestión y la participación activa en la construcción de proyectos de vida 
colectivos. En este sentido, la investigación demuestra que la incorporación del 
etnodesarrollo en el currículo etnoeducativo permite visibilizar la relación entre 
cultura, economía y medio ambiente, superando la visión tradicional centrada 
únicamente en lo social y lo político.

En tercer lugar, la transferencia de conocimientos se plantea como una 
plataforma para la materialización de un currículo estratégico que responda a las 
demandas de la sociedad actual, el mercado global y la identidad local. Los resultados 
muestran que la comunidad educativa de Pontezuela ha logrado integrar saberes 
ancestrales con conocimientos contemporáneos, generando un diálogo intercultural 
que fortalece las competencias ciudadanas y laborales de los estudiantes. Este 
proceso, en concordancia con Bermeo et al. (2022), evidencia que la transferencia de 
conocimientos en contextos rurales no solo implica la transmisión de información, 
sino también la resignificación de los saberes tradicionales como base para la 
innovación educativa y el desarrollo sostenible.



Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta 
de desarrollo social y cultural en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

LLuuiiss  FFrraanncciissccoo  RRooddrríígguueezz  MMaannoottaass

48

La discusión de los resultados permite concluir que la etnoeducación, el 
etnodesarrollo y la transferencia de conocimientos conforman un entramado 
pedagógico coherente con la teoría de la interculturalidad. Este enfoque favorece los 
diálogos de saberes ancestrales e intergeneracionales, promoviendo una educación 
contextualizada, inclusiva y pertinente. Asimismo, se reconoce que la incorporación 
de estos ejes en el currículo etnoeducativo contribuye a la formación de sujetos 
críticos, creativos y comprometidos con el desarrollo de su comunidad, 
fortaleciendo la identidad colectiva y la cohesión social.

Finalmente, los resultados reflejan que la comunidad educativa de 
Pontezuela ha avanzado en la construcción de un modelo educativo propio, 
sustentado en la memoria colectiva, la participación comunitaria y la 
interculturalidad. Este modelo no solo responde a las exigencias del Ministerio de 
Educación de Colombia en materia de educación rural con enfoque diferencial, sino 
que también constituye una propuesta innovadora para la inclusión laboral, la 
sostenibilidad cultural y el fortalecimiento del tejido social en contextos 
afrodescendientes.

Referencia Bibliográfica
Becerra, K., Sepúlveda Serna, Y., & Castillo Delgado, Y. (2021). Los Planes de 

Desarrollo desde la visión de las comunidades negras del municipio de 
Quibdó, 2004-2012. Revista Estudios del Pacífico, 2(3), 27-38. https://
revistas.uniclaretiana.edu.co/index.php/EstudiosdelPacifico/article/view/
446  

Bermeo, M., Villalba, M., y Lugo, W. (2022). Visión sistémica de la transferencia de 
conocimiento y tecnología en la universidad. Revista Facultad de Ciencias 
Económicas, 30(1), 89-112. DOI: https://doi.org/10.18359/rfce.5897

Ciro, Y., Ramírez, S., y Serna, A. (2021). Estado del arte sobre concepciones y reflexiones en 
torno a la etnoeducación en Colombia en los últimos 20 años. (Trabajo de grado). 
Universidad Pontificia Bolivariana. Colombia.

Congreso de la República (1991). Constitución Política de Colombia.

Congreso de la República (1991). Ley 21, “Por la cual los pueblos indígenas y tribales deberán 
gozar plenamente de los derechos humanos y libertades fundamentales, sin obstáculos ni 
discriminación.”

Congreso de la República. (1993). Ley 70, “Por la cual se desarrolla el artículo transitorio 55 
de la Constitución Política”.

Congreso de la República (1994). Ley General de Educación de la República de Colombia.

Congreso de la República (1995). Decreto 804, “Por medio del cual se reglamenta la atención 
educativa para grupos étnicos”.

De la Peña, G. (2005). Social and Cultural policies: perspectives from Latina America. 
The annual Review of  Antrophology, 34(1) 717-739. DOI: 10.1146/
annurev.anthro.34.081804.120343



Revista Electrónica Diálogos Educativos - N° 47 Vol. 22 - año 2025

49

Despagne, C. (2013). Indigenous education in México: indigenous students’ voices. 
Diaspora, indigenous, and minoritary education: studies of  migration, integration, 
equity, and cultural survival, 7(2), 114-129.   DOI: 
10.1080/15595692.2013.763789

Figueroa, José. (2020). Etnoeducación: esencialismo étnico o republicanismo popular. 
Centro Internacional de Estudios Superiores de Comunicación para 
América Latina (CIESPAL), 1(142), 223-246. DOI: https://doi.org/
10.16921/chasqui.v1i142.4213

Garzón, N., y Moreno, A. (2019). Desarrollo regional. Étnico-territorial: un análisis 
desde los consejos comunitarios de comunidades negras del Pacífico 
Colombiano. Sotavento M.B.A. 31(1), 68–78. DOI: https://doi.org/
10.18601/01233734.n31.07.

Organización de las Naciones Unidas – ONU. (2001). Conferencia Mundial contra el 
Racismo, la Discriminación Racial, la Xenofobia y las Formas Conexas de 
Intolerancia. Durban – Sudáfrica. https://www.un.org/es/events/
pastevents/cmcr/durban_sp.pdf

Organización de las Naciones Unidas – ONU. (2006). Declaración de la diversidad cultural 
de los pueblos indígenas y tribales.

Organización de las Naciones Unidas – ONU. (2007). Declaración Universal de los 
Derechos Indígenas y Afrodescendientes.

Organización de las Naciones Unidas – ONU. (2013). Resolución 68/237, en la que 
proclamó el período comprendido entre 2015 y 2024 Decenio Internacional para los 
Afrodescendientes con el tema “Afrodescendientes: reconocimiento, justicia y desarrollo”.

Organización de las Naciones Unidas – ONU. (2015). Proclamación del Decenio 
Internacional de los Afrodescendientes 2015 – 2024.

Organización Internacional del Trabajo – OIT (1989). Convenio No 169 sobre Pueblos 
Indígenas y Tribales en Países Independientes. https://www.ilo.org/wcmsp5/
groups/public/---americas/---ro-lima/documents/publication/
wcms_345065.pdf  

Organización Internacional del Trabajo – OIT. (1989). Convenio 169, “Por el cual se 
reconoce la diversidad cultural de los pueblos indígenas y tribales en países independientes 
”. 

Quilaqueo, D., Quintriqueo, S., Torres, H., y Muñoz, G. (2014). Saberes Educativos 
Mapuches: Aportes epistémicos para un enfoque de educación intercultural. 
Chungará (Arica), 46(2), 271-284. DOI: https://dx.doi.org/10.4067/S0717-
73562014000200008

Rodríguez, L., Hernández, R. (2020). Método de la consulta a la memoria colectiva y 
perspectivas de la investigación. Revista de investigación cualitativa 
emergente. Reflexiones y casos. 1(4), 121-143. DOI: https://doi.org/
10.21892/9789585547797.7

Rodríguez, L., Muñoz, S. (2014). Tradición oral y pedagogías propias. En: 
Etnoeducación, interculturalidad y pedagogías propias. Rubén Hernández, 
Compilador. Cartagena. Instituto Manuel Zapata Olivella.



Diálogos interculturales para el aprendizaje etnoeducativo e intergeneracional como apuesta 
de desarrollo social y cultural en la Institución Educativa de Pontezuela en Colombia

LLuuiiss  FFrraanncciissccoo  RRooddrríígguueezz  MMaannoottaass

50

Simarra Obeso, R. (2020). Contextualización de las condiciones para una propuesta de 
etnodesarrollo en San Basilio de Palenque (Tesis de maestría, Universidad 
Tecnológica de Bolívar). Repositorio UTB. https://repositorio.utb.edu.co/
handle/20.500.12585/11366  

Valdiviezo, E. (2012). Indigenous Knowledge and education from Quechua 
community to school: Beyond the forma/non -formal dichotomy. 
International Journal of  Qualitative studies in Education, 27(1), 65-87.

Vidotte Blanco Tarrega, M.C. (2023). Un modelo clave de desarrollo de la naturaleza. 
Economía de mercado en Abya Yala. Protección de la naturaleza y la 
etnoeconomía en el constitucionalismo latinoamericano. En 
Constitucionalismo de la resistencia y la integración desde y para Abya Yala (pp. 209-
220). Red de Constitucionalismo Crítico de América Latina (RedCCal). 
https://redccal.com/wp-content/uploads/2023/03/Vidotte.pdf   


